
 

 

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

Indexation        

 

 

 

 

 

 

REVUE SEMESTRIELLE / N° 008 / JUIN 2025  

ISSN : 1987-1538 

E-mail : revuemiri09@gmail.com 

Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82 

Bamako - Mali 

         



 

PRESENTATION DE LA COLLECTION  

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique 

spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques 

(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche 

en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage, 

métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et 

politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de 

l’environnement, théologie et en ontologie. 

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche 

Philosophique à travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, 

l’innovation thématique, et la culture de l’esprit critique.  

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques 

pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la 

philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de l’identité de 

l’Afrique moderne, la philosophie de l’information et la pensée philosophique 

africaine. 

 

 

 

 

 

 

 



 

EQUIPE EDITORIALE 

 

Directeur de Publication            Directeur Adjoint 

Pr Belko OUOLOGUEM (Mali)                                Pr Sékou YALCOUYE (Mali)                                                                                 

• Comité scientifique et de lecture 

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph 

Ki Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan), 

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, 

France) 

Pr Mounkaïla Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni 

de Niamey) 

Pr Samba DIAKITÉ (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké) 

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouët-Boigny, Cote 

d’Ivoire) 

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan) 

Pr Blé Marcel Silvère KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara 

de Bouaké) 

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC 

SONFONIA, Conakry, Guinée) 

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki 

Zerbo, Burkina-Faso) 



 

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo 

Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali) 

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem 

de Bamako, Mali) 

• Comité éditorial 

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de 

Bamako, Mali) 

Dr Siaka KONÉ (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

Dr Oumar KONÉ (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion 

de Bamako, Mali) 

Dr Eliane KY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

• Rédacteur en chef 

Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, 

Mali) 

• Coordinatrice 

Dr Palaï-Baïpame Gertrude (Histoire, Université de Douala, Cameroun) 

• Coordinateur adjoint 

M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue) 

 

 

 

 



 

POLITIQUE EDITORIALE 

 

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui paraît deux (2) 

fois l'année et publie des textes qui contribuent au progrès de la connaissance dans 

tous les domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie 

des articles de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études 

critiques.  

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il 

soit un article de fond, original et comportant : une problématique, une 

méthodologie, un développement cohérent, des références bibliographiques. » 

(Conseil Africain et Malgache pour l'Enseignement Supérieur CAMES) 

✓ La bibliographie doit être présentée dans l’ordre alphabétique des noms des 

auteurs.  

✓ Classer les ouvrages d’un même auteur par année de parution et selon leur 

importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la même année.  

✓ Tous les manuscrits soumis à la revue MIRI sont évalués par au moins trois 

chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.  

✓ Suite à l’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais 

d’instruction et de publication avant poursuite du reste de la procédure.  

✓ Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un 

manque de rigueur sémantique et syntaxique.  

✓ Chaque auteur reçoit son Tiré à part dès la publication du numéro. 

✓ Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des 

textes publiés sont exclusivement réservés à la revue MIRI. 

✓ Après le processus d'examen, l'éditeur académique prend une décision 

finale et peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des 

présomptions sur la qualité de l'article.  

 

 



 

SOMMAIRE 

Toussaint Kouame N’GUESSAN 

Panser la corruption en Afrique à l’aune du penser de Machiavel……………….1 

 

Salifou DJIGUEMDE 
Les défis d’une culture de la rationalité face aux systèmes de croyances en     

Afrique………………………………………………………………………….19  

 

DIOMAND Aikpa Benjamin  

Contribution critique et normative sur le terrorisme et la 

sécurité………………………………………………………………...………..32 
 

TAKPE Kouami Auguste  
Représentations sociales du culte des jumeaux chez les Fon d’Agbangnizoun   au 

Bénin...………………………………………………………………………....51 

 

 N’Goran Vincent Alla  

Georges Canguilhem et le statut scientifique de la santé : La santé, un concept 

vulgaire et normatif …………………………………………………………….67 

 

Oumar KONÉ 

La complexité de la révolution transhumaniste : Quelles perspectives pour 

l’Afrique ……………………………………………………………………….84 

 

Zibrila MAIGA  

Pratique de la reformulation en classe bilingue : défis et perspectives………...103 

 

Yacouba TRAORÉ 

De l’illusion au clivage politique droite/gauche : pour une radicalisation 

démocratique………………………………………………………………….118 
 

Thibaut Dubarry  

L’angoisse pentecôtiste au regard de la promesse d’autonomie. Illustration des 

contradictions de la sortie du religieux dans l’ère démocratique libérale à la 

lumière d’une Église d’un township sud-africain……………………………...134 

 

Ibrahima KINDA 

Le cri de l'école au sahel………………………….…………………………....170 

 

Yao Sabin KOUADIO 
Sur la dynamique politique en Afrique à partir des concepts de puissance et de 

force chez Spinoza et Tempels………………………………………………...191 



 

Pégala Soro Épouse Doua 
Les savoirs endogènes africaines à l’aune de la méthode scientifique 

poppérienne…………………………………………………………………...189 

 

Albert ILBOUDO 

La métaphysique, en dépit de l’actualité………………………………………207 

 

Julien YABRE 

Le sens schellingien de la fondation de la philosophie : à partir de Fichte et contre 

Fichte………………………………………………………………………….226 

 

Grahon Marie Thérèse Sidonie BEUGRE, N’dri Solange KOUAME 

Mobilité et dialectique platonicienne…………………………………………239 

Ange Allassane KONÉ 

Le monde intelligible platonicien : à l’image du monde spirituel biblique ou 

archétype de pensée ?........................................................................................252 

 

Mahmoud ABDOU, Sigame Boubacar MAIGA 

La démocratie et les réalités sociales : les défis de toute bonne gouvernance 

politique…………………………………………………………………….....268 

 

 

 

 

 

 

  

 



    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 268 

 

LA DÉMOCRATIE ET LES RÉALITÉS SOCIALES : LES DÉFIS DE TOUTE 

BONNE GOUVERNANCE POLITIQUE 

Mahmoud ABDOU 

Enseignant-chercheur, l’École Normale Supérieure de Bamako (ENSup) 

E-mail : mahmoudabdouattabo@gmail.com 

 

Sigame Boubacar MAIGA 

Enseignant-chercheur, l’École Normale Supérieure de Bamako (ENSup) 

E-mail : maiga.sigame@yahoo.fr 

Résumé 

La démocratie est reconnue comme le système politique susceptible de garantir la liberté 

humaine et l’épanouissement des citoyens. Elle se fonde sur des valeurs fondamentales de la 

justice, et des règles de gouvernance. Ces dernières assurent à chaque individu le respect de sa 

dignité, la protection de ses droits fondamentaux et l’exercice de ses libertés. Ainsi, la 

démocratie permet aux citoyens de participer aux décisions qui les concernent, et d’exercer un 

contrôle sur les gouvernants. Le système démocratique demeure un idéal en constante 

évolution, car il est confronté à des défis protéiformes. Son bon fonctionnement repose sur 

l’engagement des citoyens, la liberté de la presse, l’éducation civique et la capacité des États à 

garantir un espace public inclusif et respectueux des diversités. Plus qu’un système politique, 

la démocratie est un projet de société. Les bienfaits de la démocratie sont incontestables en 

matière de gouvernance politique. Les résistances, loin d’être anodines, constituent des 

obstacles majeurs à l’enracinement et à la vitalité des régimes démocratiques contemporains. 

Mots clés : Démocratie, Dictature, Idéologie, Souveraineté, Tyrannie. 

Abstract 

Democracy is recognized as the political system that can guarantee human freedom and 

the development of citizens. It is based on fundamental values of justice, and governance rules. 

The latter ensure each individual the respect of his dignity, the protection of its fundamental 

rights and the exercise of its freedoms. Thus, democracy allows citizens to participate in 

decisions that concern them, and to exercise control over the governs. The democratic system 

remains an ideal constantly evolution because it is confronted with proteinal challenges. Its 

proper functioning is based on the commitment of citizens, freedom of the press, civic education 

and the ability of States to ensure an inclusive public and respectful public space. More than a 

political system, democracy is a project project. The benefits of democracy are undeniable in 



    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 269 

 

political governance. Resistance, far from anodine, are major barriers to the rooting and vitality 

of contemporary democratic regimes.  

Key words: Democracy, dictatorship, ideology, sovereignty, tyranny.



    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 270 

 

Introduction 

  La démocratie est largement reconnue comme le système politique par excellence 

susceptible de garantir la liberté humaine et l’épanouissement des citoyens. Fondée sur des 

valeurs fondamentales telles que l’égalité, la justice, la participation et la transparence, elle 

repose aussi sur des principes et des règles de gouvernance qui assurent à chaque individu le 

respect de sa dignité, la protection de ses droits fondamentaux et l’exercice de ses libertés. 

Dans un régime démocratique, la souveraineté appartient au peuple, qui exprime sa 

volonté à travers divers mécanismes, notamment le vote, l’élection de ses représentants, les 

consultations publiques et les débats citoyens. La démocratie ne se limite pas à un simple 

processus électoral ; elle implique également une culture du dialogue, un État de droit solide, 

une justice indépendante et des institutions capables de garantir l’équilibre des pouvoirs. Elle 

permet ainsi aux citoyens de participer activement aux décisions qui les concernent, d’exercer 

un contrôle sur les gouvernants et de contribuer à l’élaboration des politiques publiques. 

Cependant, la démocratie demeure un idéal en constante évolution, confronté à des défis 

tels que la montée des populismes, la désinformation, les inégalités sociales et économiques, 

ou encore la fragilité de certaines institutions. Son bon fonctionnement repose sur l’engagement 

des citoyens, la liberté de la presse, l’éducation civique et la capacité des États à garantir un 

espace public inclusif et respectueux des diversités. 

Ainsi, plus qu’un simple système politique, la démocratie est un projet de société fondé 

sur la participation active, la responsabilité collective et le respect des droits humains.  

Toutefois, malgré les bienfaits incontestables de la gouvernance démocratique en 

matière de liberté, de justice et de prospérité, de nombreuses résistances culturelles, sociales et 

idéologiques persistent au sein des sociétés. Ces résistances, loin d’être anodines, constituent 

des obstacles majeurs à l’enracinement et à la vitalité des régimes démocratiques. L’histoire 

regorge d’exemples où la démocratie s’est heurtée à des réalités locales profondément ancrées 

: la Révolution française (1789) a, par exemple, dû composer avec des structures monarchiques 



    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 271 

 

et féodales résilientes, tandis que les transitions démocratiques en Afrique et en Amérique latine 

aux XXème et XXIème siècles ont souvent été freinées par des héritages autoritaires, des traditions 

communautaires ou des conflits identitaires. 

Dans cet article, nous nous intéresserons précisément à ces entraves qui menacent 

l’émergence d’États de droit authentiques. Une telle réflexion impose, en premier lieu, de 

s’interroger sur l’origine de ces résistances : sont-elles le fruit d’un rejet délibéré ou d’un 

conditionnement historique et culturel ? Les tentatives avortées de démocratisation en Europe 

de l’Est après la chute du mur de Berlin (1989) ou encore les difficultés rencontrées par les 

Printemps arabes (2011) montrent combien la transition démocratique peut être contrariée par 

des facteurs endogènes, allant du poids des élites traditionnelles à l’influence de doctrines 

religieuses ou idéologiques. 

Ensuite, il convient de se demander si ce rejet de la démocratie ne découle pas d’une 

méconnaissance inconsciente du système lui-même. Nombre de sociétés ayant expérimenté la 

démocratie sous des formes tronquées – marquées par la corruption, l’autoritarisme déguisé ou 

le clientélisme – en viennent à percevoir ce modèle non comme une source de progrès, mais 

comme une façade légitimant les abus du pouvoir. L’échec des démocraties naissantes dans 

l’entre-deux-guerres en Europe, notamment en Allemagne et en Italie, illustre comment une 

désillusion populaire face aux institutions démocratiques peut ouvrir la voie à des régimes 

autocratiques. 

Enfin, il est essentiel de se demander s’il n’existe pas des critiques plus réalistes et 

constructives de la démocratie. Plutôt que de la rejeter en bloc, ne faudrait-il pas en repenser 

les mécanismes pour les adapter aux réalités sociopolitiques locales ? L’histoire nous enseigne 

que la démocratie n’est pas un modèle figé, mais un processus évolutif : la Magna Carta (1215) 

en Angleterre, la Déclaration des droits aux États-Unis (1791) ou encore les constitutions 

postcoloniales en Afrique montrent que les institutions démocratiques peuvent se réinventer 

pour mieux répondre aux attentes des citoyens. 



    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 272 

 

Dès lors, promouvoir une véritable éducation à la culture démocratique apparaît comme un 

impératif pour surmonter ces résistances. L’apprentissage des valeurs démocratiques dès le plus 

jeune âge, la formation citoyenne et le renforcement des institutions participatives sont autant 

de leviers permettant d’ancrer durablement la démocratie dans les mentalités et les pratiques 

sociales. 

1. La culture de la tyrannie comme premier obstacle à la démocratisation 

Depuis l’Antiquité grecque, l’histoire de la démocratie est jalonnée d’épisodes où elle 

fut renversée par des forces oligarchiques ou tyranniques. Toutefois, même lorsqu’elle prévaut, 

des comportements et des mentalités peuvent contribuer à son affaiblissement, voire à sa remise 

en cause.  

Dans la philosophie politique d'Aristote, la démocratie n’est jamais un acquis définitif ; 

elle demeure un équilibre précaire, constamment menacé par les excès du pouvoir et les 

faiblesses humaines. Selon lui, la bonne gouvernance exige une vigilance de tous les instants, 

car les institutions démocratiques peuvent facilement être détournées de leur finalité première : 

le bien commun. Aristote décrit les dérives des gouvernants comme le résultat des intérêts 

personnels au détriment de ceux de la cité.  

Dans le monde grec, Athènes incarna l’idéal démocratique, tandis que Sparte défendait 

un régime aristocratique et militariste. La rivalité entre ces deux cités s’inscrit dans une 

opposition fondamentale entre deux conceptions du pouvoir. La démocratie athénienne, bien 

que pionnière, n’était pas exempte de tensions internes et d’épisodes d’autoritarisme. Ainsi, en 

411 av. J.-C., en pleine guerre du Péloponnèse, la démocratie fut renversée à Athènes et 

remplacée par un régime oligarchique : « À Athènes, la démocratie fut renversée en 411 et 

remplacée par la tyrannie des Quatre Cents. » (Platon, 2007, p. 56). 

Ce régime fut éphémère, et dès 408 av. J.-C., les démocrates reprirent le pouvoir. 

Cependant, cette victoire fut de courte durée. Avec l’aide de la Perse, Sparte l’emporta 

militairement en 404 av. J.-C., imposant un régime aristocratique sous l’égide des Trente 



    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 273 

 

Tyrans, soutenus par le stratège spartiate Lysandre : « Lysandre favorisa l’établissement d’un 

régime aristocratique (la tyrannie des Trente) et fit entrer Athènes dans la ligue 

péloponnésienne. » (Platon, 2007, p. 56). 

       Ce gouvernement oligarchique, brutal et impopulaire, ne dura qu’un an. En 403 av. J.-

C., la démocratie fut restaurée à Athènes, marquant une nouvelle victoire des idéaux 

démocratiques sur l’autoritarisme. 

       Ces épisodes illustrent un principe fondamental de l’histoire politique : la démocratie 

n’est jamais un état stable, mais un processus dynamique constamment menacé par des forces 

internes et externes. Comme le soulignait Thucydide dans son Histoire de la guerre du 

Péloponnèse, les luttes politiques ne sont pas seulement des affrontements militaires, mais aussi 

des conflits d’idées et de valeurs. Platon lui-même, bien qu’ayant critiqué la démocratie 

athénienne dans La République, reconnaissait que son effondrement conduisait souvent à la 

tyrannie, une pensée que reprendra plus tard Montesquieu dans L'Esprit des lois, lorsqu’il 

analysera les cycles des régimes politiques. 

       Ainsi, l’histoire de la démocratie athénienne démontre que son existence repose non 

seulement sur des institutions solides, mais aussi sur une culture civique qui la protège des 

dérives autoritaires. La pérennité d’un régime démocratique dépend de la capacité de ses 

citoyens à défendre activement ses principes contre ses adversaires. Comme l’écrivait Jean-

Jacques Rousseau dans Le Contrat social : « Sitôt que quelqu'un dit des affaires de l'État : Que 

m'importe ? On doit compter que l'État est perdu. » ( ROUSSEAU Jean-Jacques,2001, p. 133.) 

      Dans le Gorgias, Platon met en scène deux personnages emblématiques : Polos et 

Calliclès, qui incarnent deux conceptions du pouvoir opposées à l'idéal philosophique de la 

justice. 

       La première figure est celle des hypocrites, incarnés par Polos. Ce dernier ne croit pas 

en la vertu des lois ni en une carrière politique dédiée au bien commun. Son ambition repose 

sur l'illusion et la manipulation du peuple à travers la rhétorique. Platon dénonce ici un type de 



    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 274 

 

responsable politique dont l'objectif n'est pas le service public mais la recherche du pouvoir à 

des fins personnelles. Cette critique trouve un écho dans la pensée d'Aristote qui, dans la 

Politique, distingue les gouvernements justes (monarchie, aristocratie, république) des 

gouvernements dévoyés (tyrannie, oligarchie, démocratie démagogique). De nombreux 

dirigeants africains contemporains, bien qu'élus par le peuple, tombent dans cette dérive 

démagogique, usant de la rhétorique pour légitimer leur pouvoir tout en servant des intérêts 

privés. 

       Platon, dans sa critique de la démagogie, rejoint les avertissements de Tocqueville sur 

le danger de la "tyrannie de la majorité" dans De la Démocratie en Amérique. Tocqueville met 

en garde contre une démocratie où les chefs populistes flattent le peuple pour asseoir leur 

domination, sans souci des principes fondamentaux de la liberté et de la justice. C'est cette 

tyrannie de la foule que Socrate dénonçait en soulignant que le vrai chef politique ne doit pas 

chercher à plaire, mais à faire le bien, même si cela implique d'aller à l'encontre des passions 

populaires. 

       La deuxième figure, celle des partisans de la force brute, est représentée par Calliclès, 

un véritable proto-cynique. Pour lui, la loi du plus fort est naturelle et doit structurer les relations 

humaines. Platon, à travers Socrate, dénonce cette vision amorale du pouvoir qui légitime la 

tyrannie. Cette idée sera reprise par Thomas Hobbes dans Le Léviathan, où il explique que, sans 

un contrat social solide, la société humaine retomberait dans un état de nature marqué par la 

guerre de tous contre tous (bellum omnium contra omnes). 

      Les crises politiques actuelles en Afrique et ailleurs révèlent la présence de nombreux 

"Calliclès", qui considèrent le pouvoir comme une conquête violente plutôt que comme un 

mandat conféré par le peuple. On retrouve cette mentalité dans les régimes autoritaires et dans 

les coups d'État militaires où la force prime sur le droit. L'histoire nous enseigne que cette 

conception du pouvoir conduit à l'instabilité et au chaos. Machiavel, dans Le Prince, justifie 

l'usage de la force et de la ruse pour le maintien du pouvoir, mais avec une nuance : pour lui, 

un dirigeant efficace doit avant tout garantir la stabilité et la prospérité de son État. Or, les 



    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 275 

 

tenants du pouvoir tyrannique se soucient peu du bien commun, préférant instrumentaliser la 

violence pour asseoir leur domination. 

      Ce cynisme politique conduit à un rejet des principes fondamentaux de la démocratie : 

l'État de droit, les libertés publiques, l'égalité des citoyens, le droit d'expression et la 

participation politique. Comme l'affirme Hannah Arendt dans Les Origines du Totalitarisme, la 

destruction des institutions démocratiques et la déshumanisation des citoyens ouvrent la voie 

aux régimes autoritaires les plus oppressifs. 

       En conclusion, les figures de Polos et de Calliclès ne sont pas seulement des personnages 

de dialogue philosophique, mais des modèles intemporels des dérives du pouvoir. L'histoire 

nous montre que la démocratie reste un équilibre fragile entre liberté et autorité, nécessitant une 

vigilance constante contre la démagogie et la tyrannie. Il revient aux citoyens de ne pas se laisser 

séduire par les discours populistes et d'exiger des gouvernants qu'ils respectent les principes 

d'une gouvernance juste et éthique. 

2. Les idéologies et les pratiques anti-démocratiques  

        Nous allons nous intéresser à trois formes d’idéologies qui menacent la pérennité de la 

démocratie ; il s’agit du nationalisme, de l’extrémisme religieux et de la dictature. Le 

nationalisme constitue une entrave sérieuse, à l’établissement d’une société démocratique, 

puisque son corrélat logique est le racisme, le rejet et l’infériorisation des groupes d’êtres 

humains : « le nationalisme serait, sinon la cause unique du racisme, en tout cas la condition 

déterminante de sa production. » (Étienne Balibar, 1997, p. 55). Le radicalisme religieux à 

caractère politique, quant à lui, met en avant une approche particulière de la religion qu’il veut 

imposer à toute la société. Son objectif n’est pas l’instauration d’une nouvelle religion, dans la 

société, mais bien le triomphe d’une conception sectaire de la religion aussi bien sur les autres 

coreligionnaires que sur tous les êtres humains. Comme les nationalistes, les religieux radicaux 

ont horreur de la démocratie et des libertés humaines. Ils sont partisans de la dictature de la 

pensée unique. Leur projet de société se limite à leur volonté d’imposer à toute la société un 



    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 276 

 

mode de vie basé sur leur seule croyance et leurs convictions personnelles : « À la prise de 

certaines villes, les djihadistes ont attaqué des mosquées et ont tué des imams. » (Religions, 

violence et paix au Mali, 2020, p. 38). 

       Par ailleurs, la dictature, qu’elle soit sous la forme totalitariste ou individualiste, 

constitue aussi une menace sérieuse contre la culture démocratique. Tout le monde connaît la 

dictature, sur le plan individuel, elle correspond à la tyrannie. Quant au totalitarisme, elle est la 

forme la plus accomplie de privation de liberté. Il existe trois critères définissant ce modèle de 

dégénérescence de l’autorité de l’État. Hecquard (2016, p. 27) affirme :  

Le premier est celui d’une tyrannie politique caractérisée par l’unicité du parti au pouvoir, le 

second est l’étatisation de l’économie et le troisième, qui serait plus radical, est le critère d’une 

tyrannie idéologique maintenue par une police chargée de réprimer les délits d’opinion.  

D’autres raisons qui font des régimes totalitaires, notamment communistes, des ennemis 

de la démocratie sont entre autres leur volonté de faire d’une classe sociale donnée, notamment 

le prolétariat, le moteur de l’histoire et la seule habilitée à gouverner. Il se crée à cet effet une 

forme de domination de la société, de toutes les couches sociales, par une seule classe sociale. 

Peu importe son importance numérique, cette réalité politique ne peut être qu’une tyrannie 

d’une partie de la société sur les autres. Il y a aussi cette volonté du régime communiste d’abolir 

la propriété privée. Alors que cette dernière fait partie des principes fondamentaux de la 

démocratie telle qu’on l’entend aujourd’hui. En effet, dans le régime libéral, le respect de la 

propriété privée est un droit inaliénable. C’est pour cette raison que la Déclaration Universelle 

des Droits de l’Homme et du Citoyen de 1789 dit, en son article 17 que « la propriété privée est 

un droit inviolable et sacré ». (Hecquard, 2016, p. 28). 

3. La critique philosophique de la démocratie  

      De nombreuses critiques ont été formulées à l’endroit de la démocratie (directe ou 

représentative). Nous allons retenir deux essentiellement : celle de Platon et de Marx. Platon 

fut l’un des premiers à développer une analyse théorique importante visant à dénoncer la 

démocratie, en l’occurrence la démocratie athénienne. Sa critique ne vise donc pas à proprement 

http://fr.wikipedia.org/wiki/D%C3%A9mocratie_ath%C3%A9nienne


    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 277 

 

parler ce qu'aujourd'hui nous avons coutume de désigner comme régime démocratique (régime 

représentatif et libéral). Son opposition au partage du pouvoir politique entre tous les citoyens 

s’appuie sur l'idée que, pour gouverner, il faut une certaine sagesse et un certain savoir – plus 

précisément, avoir accédé à la connaissance des Idées du Vrai, du Juste et du Bien. Selon lui, 

des simples individus, ignorant de la Vérité et réfléchissant surtout en fonction de leurs intérêts 

particuliers, ne sauraient diriger à bien la Cité, et par conséquent le pouvoir du peuple ne peut 

que conduire celui-ci à la corruption. Il défend ainsi au contraire l'idée que seuls devraient 

gouverner des philosophes rois, ou des rois philosophes, car eux seul détiennent : « la 

connaissance de l’immuable » (Platon, 1966, p. 241). La société doit donc se faire guider par 

celui qui connait, au lieu de l’ignorant, comme on ne se laisserait pas guider par un aveugle 

alors qu’il y a celui qui a la vue.  

       Marx et à sa suite les Marxistes dénoncent ce qu'ils qualifient de démocratie bourgeoise 

pour son caractère factice. L'égalité politique des citoyens, que les démocraties libérales 

prétendent établir et garantir, serait contredite par le rapport de domination entre la classe 

bourgeoise et la classe prolétarienne. Ainsi, les courants marxistes considèrent que, dans une 

société capitaliste, l'égalité des citoyens est principalement fictive et illusoire, et que les droits 

et les libertés accordés aux individus sont, au sein des démocraties libérales, non pas concrets 

et effectifs, mais simplement « formels ». Cela, principalement en ce qu'ils ne contreviennent 

en rien aux inégalités économiques, qui se répercutent comme inégalité d'accès au savoir et à 

l'information, empêchant ainsi le prolétariat de réellement jouir des droits et des libertés qui lui 

sont théoriquement accordés, mais qui restent matériellement inaccessibles : « la bourgeoisie 

[…] s’est finalement emparée de la souveraineté politique exclusive […] Le gouvernement 

moderne n’est qu’un comité qui gère les affaires communes de la classe bourgeoise tout 

entière. » (Marx, 1966, p. 32). 

4. La démocratie et l’opinion dominante : un défi pour le bien commun 

       L’objectif, ici, est de faire coïncider la gouvernance politique avec le respect de la 

volonté du peuple. L’opinion dominante reflète-t-elle réellement la volonté du peuple ?  En 



    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 278 

 

effet, le premier objectif de la démocratie, en tant que système de gouvernance participatif et 

inclusif, est de rendre réalisable et atteignable le bien commun et la préservation de tous les 

intérêts communs des membres d’une communauté politique :  

La méthode démocratique est la technique institutionnelle de gestation des décisions politiques 

qui réalise le bien commun en chargeant le peuple lui-même de faire pencher le plateau de la 

balance en élisant des individus qui se réunissent ensuite pour accomplir sa volonté. 

(Schumpeter, 1974, p. 341).   

La démocratie permet à cet égard l’expression de la volonté du peuple au moins dans la 

mise en place des dispositions générales qui régissent la vie de l’ensemble de la société. Il existe 

aussi « une Volonté Commune du Peuple » (c’est-à-dire une volonté de tous les individus 

raisonnables) qui correspond exactement au bien ou intérêt ou bien-être ou bonheur communs. » 

(Schumpeter, 1974, p. 341). Mais, si on est tous d’accord, qu’il existe un bien commun et des 

intérêts communs à sauvegarder, alors il s’agit de savoir comment faire coïncider volonté du 

peuple et décisions gouvernementales ?  

      Toute la difficulté de la gouvernance démocratique consiste à faire en sorte que toutes 

les décisions politiques s’alignent au respect des aspirations réelles du peuple. Mais, pour ce 

faire, il faut avoir des citoyens responsables, capables de faire des choix réfléchis. En réalité, il 

n’est pas donné à tous les hommes la capacité d’agir et d’inscrire leurs actions, de manière 

toujours réfléchie, dans le but de sauvegarder le bien commun et les intérêts communs de 

l’ensemble des membres de la société.  

      Il existe de nombreuses raisons qui empêchent aux citoyens de faire des choix objectifs 

et rationnels. La première raison est le fait que la plupart des gens soient facilement 

influençables par les passions de la foule ; les caractères individuels sont soumis à : « la 

disparition soudaine, sous l’empire de l’excitation, des contraintes morales et des manières 

civilisées de penser et de sentir, l’éruption brutale des impulsions primitives, des infantilismes 

et des propensions criminelles », soutient Schumpeter (1974, p. 350). Les masses médias 



    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 279 

 

participent à la formation de l’opinion dominante, de l’opinion de la foule qui se répercute sur 

les comportements des individus. Selon Schumpeter (1974, pp. 350-351),  

Il est terriblement facile de transformer les lecteurs de journaux, les auditeurs de la radio, les 

membres d’un parti, même s’ils ne sont pas physiquement au coude à coude, en une foule 

psychologique et de les mettre dans un état de transe au cours duquel toute tentative 

d’argumentation rationnelle ne fait que surexciter les passions animales.  

L’influence, que peut subir les individus, est aussi celle d’un domaine comme la 

publicité, dans le domaine de l’économie, quand on cherche à vendre un produit quelconque 

aux masses populaires. On utilise différentes sortes de suggestions :  

Une simple affirmation, souvent répétée, a plus de poids qu’un argument rationnel et il en va de 

même pour l’appel direct au subconscient qui prend la forme de tentatives visant à évoquer et 

cristalliser des associations plaisantes, de nature entièrement extra-rationnelle. (Schumpeter, 

1974, p. 351).   

Et cette technique est bien sûr utilisée en politique pour influencer le choix des citoyens 

aux élections. La campagne, les affiches publicitaires, les slogans et d’autres formes de 

manipulation sont utilisées pour agir sur leurs décisions et sur leurs choix.  

     La deuxième raison, qui empêche aux citoyens de faire des choix rationnels et objectifs, 

est du fait aussi de leurs sentiments personnels envers tel ou tel choix, leurs influences 

culturelles, leurs intérêts égoïstes, la corruption, etc. Ce qui rend les citoyens plus distants des 

activités politiques qui ne concernent pas leur vie quotidienne directement ; les problèmes 

communaux, la gestion des affaires courantes de la vie quotidienne des populations, comme 

celles de l’éducation, de la santé ou du ravitaillement en vivre les concernent plus. Ils se sentent, 

dans ces conditions, plus enclins à agir et se sentent plus responsables de ce qui pourrait se 

passer dans les affaires à proximité de leurs réalités. Plus les problèmes politiques s’éloignent 

de leurs réalités quotidiennes, plus la plupart des citoyens-électeurs se sentent moins concernés 

et moins responsables de la gestion des affaires politiques comme celles nationales et 

internationales ; ils ont leurs sympathies et leurs antipathies. (Schumpeter, 1974, p. 356). Leur 



    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 280 

 

volonté est difficilement exprimable, de manière rationnelle, et son efficacité sur le plan 

pratique est difficile à mesurer. Schumpeter (1974, p. 356) explique : 

En fait, il n’existe, au regard du particulier qui médite sur les affaires nationales, ni champ 

d’action pour une telle volonté, ni tâche à laquelle elle puisse se vouer. Le citoyen est membre 

d’une commission incapable de fonctionner, la commission constituée par le peuple entier, et 

c’est pourquoi il consacre moins d’effort discipliné à maitriser un problème politique qu’il n’en 

dépense au cours d’une partie de bridge ou de belote.  

Face aux problèmes politiques, la plupart des gens redeviennent primitifs, puériles et 

naïfs. Leur intelligence régresse au point de retomber dans l’instinct grégaire de la survie. Ce 

sont toutes ces raisons, qui vont de la manipulation, de l’incapacité de l’homme ordinaire à 

réfléchir et agir rationnellement à l’influence des sentiments, qui empêchent non seulement la 

coïncidence de l’opinion dominante avec l’intérêt commun et son incapacité à obliger le 

politique à gouverner dans ce sens. 

5. La démocratie et l’efficacité dans la gouvernance  

         Il existe quatre conditions essentielles pour assurer le bon fonctionnement d’une 

démocratie : l’existence d’un personnel politique de qualité ; la création d’un cadre de décision 

politique bien défini ; une bureaucratie compétente et impartiale et un gouvernement doté d’un 

système d’autocontrôle. 

         La première condition repose sur la nécessité d’avoir un personnel politique compétent, 

aussi bien au sein des partis que parmi les candidats aux élections. Pour que cela soit possible, 

il est indispensable de disposer de structures sociales ayant pour mission de former des 

individus d’excellence dans leurs domaines respectifs avant de les orienter vers la politique. 

Ceux qui ont fait leurs preuves dans la sphère privée, qui jouissent d’une réputation d’intégrité 

morale et qui sont prêts à s’engager dans la vie publique, doivent être les véritables acteurs du 

champ politique. L’échec du gouvernement sous la République de Weimar (1918-1933) illustre 

cette exigence, car, selon Schumpeter (1974, p. 396), « les hommes de valeur et de caractère 

dédaignaient la carrière politique ». 



    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 281 

 

         La deuxième condition concerne la nécessité de limiter l’étendue des décisions 

politiques pour éviter toute dispersion excessive. La réussite des prises de décision dépend à la 

fois de la qualité des dirigeants, du modèle institutionnel et de l’opinion publique avec laquelle 

ces dirigeants doivent composer. Comme le souligne Schumpeter (1974, p. 396) :  

La réussite dans les prises de décisions politiques dépend également, à une époque et en un 

temps donnés, de la qualité des hommes qui composent ce gouvernement, ainsi que du modèle 

de machine politique et du genre d’opinion publique avec lesquels ces hommes doivent 

travailler. 

      Il est donc essentiel de permettre aux citoyens de s’impliquer dans la vie politique tout 

en confiant la prise des décisions aux élus et aux experts qualifiés. Par exemple, les États 

américains financent les universités tout en leur laissant une autonomie de gestion, sans 

interférer dans leurs décisions académiques. 

     La troisième condition est l’existence d’une administration publique consciente de son 

rôle, intègre, compétente et impartiale. Une bureaucratie dotée d’un sens aigu du devoir et d’une 

forte cohésion interne est essentielle au bon fonctionnement de l’État. Des cadres compétents 

au sein de l’administration permettent de compenser les éventuelles lacunes des décideurs 

politiques et assurent la continuité de l’action publique. 

       Enfin, la quatrième condition est l’autorégulation du gouvernement. Le Parlement ne 

doit pas entraver le fonctionnement de l’exécutif, et l’opposition politique doit respecter les 

règles du jeu démocratique, notamment en reconnaissant la légitimité d’une majorité dirigeante. 

Les électeurs, après avoir choisi leurs représentants, doivent leur accorder la liberté d’exercer 

leurs fonctions sans interférence excessive. Une démocratie stable nécessite des citoyens et des 

responsables politiques dotés d’un certain niveau d’éducation et de rationalité. Il est impératif 

de favoriser le respect des divergences d’opinion, d’éviter les radicalismes irréconciliables et 

de rejeter toute stratégie électoraliste visant à provoquer des crises artificielles à des fins 

purement politiques.  



    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 282 

 

        Il est aussi essentiel de tenir compte des spécificités nationales dans l’organisation du 

gouvernement.   

6. L’universalité de la culture démocratique  

     En dépit des contraintes liées aux réalités individuelles, collectives et aux particularités 

propres à chaque gouvernement ou à chaque pays, il existe des valeurs et des principes 

communs à tout régime démocratique. 

      En effet, la démocratie, telle que nous l’appréhendons, comporte des principes et des 

valeurs universellement applicables à tous les êtres humains. La démocratie assure justement 

un plus vaste espace aux libertés individuelles et politiques tout en préservant les intérêts 

fondamentaux des citoyens. Elle assure aux citoyens l’égalité devant la loi, le respect de leurs 

libertés fondamentales, telles que la liberté de conscience, la liberté d’expression et 

d’association. Elle promeut les droits humains et une culture humaniste en politique, une réelle 

participation du peuple aux choix politiques et au choix des dirigeants par les élections ; elle 

garantit le pluralisme politique et l’alternance au pouvoir sans devoir recourir à la violence. Au 

regard de ces bienfaits de la démocratie, Jean Baechler (1976, p. 98) écrivait que « l’homme est 

naturellement démocrate, la démocratie est le régime naturel de l’espèce Homo sapiens sapiens 

[…] L’homme est donc naturellement conçu pour vivre dans des démocraties, grâce auxquelles 

l’homme maximise les virtualités de son être. »  

     Selon Maxence Hecquard, la démocratie ne peut se définir ni comme libérale, puisque 

le libéralisme était d’abord, une affaire morale, liée au libertinage, qui se relie à l’économie qui 

ne fait pas partie de son essence mais qui en est une conséquence, ni comme directe, car, 

actuellement, elle s’en éloigne totalement, ni comme purement représentative, parce qu’elle va 

au-delà de la simple représentativité, car les régimes totalitaires aussi avaient ou ont des 

députés ; elle peut être plutôt définie comme une démocratie tout court. Elle est moderne, 

universelle, puisqu’elle est revendiquée dans tous les pays contemporains.  



    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 283 

 

Cependant, de manière plus concrète, la démocratie ne peut exister sans « des élections, 

les droits de l’homme et le libéralisme, pourvoyeur supposé de richesse. » (Hecquard, 2016, p. 

29). Dans toute démocratie, aujourd’hui, le pouvoir politique ne peut être acquis sans se 

soumettre au vote des citoyens. Ainsi, à défaut d’une possibilité, pour le peuple d’exercer 

directement le pouvoir, il élit des représentants et leur délègue le pouvoir de gouverner, de gérer 

les affaires de l’État, dans le strict respect des lois. 

     Dans l’exercice du pouvoir, étant donné qu’au préalable, les citoyens ont défini le cadre 

dans lequel chaque élu doit agir et chaque pouvoir doit s’exercer, les tenants du pouvoir sont 

dans l’obligation de respecter la législation relativement à leurs différentes fonctions. Toute 

action qui s’inscrirait, dans le sens contraire de ce que les lois prévoient, est un abus dont la 

responsabilité est imputable aux gouvernants. Dans tout exercice du pouvoir, il est possible 

qu’il y ait des abus, raison pour laquelle, la Constitution décrète la séparation des pouvoirs ou 

le partage des pouvoirs, sans lesquels, il sera impossible de créer un équilibre pour la bonne 

marche de la gouvernance.  

      L’un des principes fondamentaux de la gouvernance démocratique est donc la séparation 

des pouvoirs. De Montesquieu, en passant par Rousseau, à Kant, il a été souligné la nécessité 

de séparer les pouvoirs pour garantir l’équité et la justice au bénéfice des citoyens. Kant nous 

rappelle que, même quand c’est le peuple, qui exerce directement tous les pouvoirs de manière 

directe, il devient un tyran, comme dans la démocratie [Démocratie au sens de démocratie 

directe comme elle se pratiquait dans les Cités antiques grecques où le peuple exerçait 

directement le pouvoir législatif et le pouvoir exécutif]. C’est pour cette raison qu’il prône plutôt 

le républicanisme. Kant (2013, p. 37) déclare : 

Le Républicanisme est le principe politique qui admet la séparation du pouvoir exécutif 

(gouvernement) et du pouvoir législatif ; le despotique exécute de sa propre autorité les lois qu’il 

a édictées lui-même, c’est donc la volonté générale en tant qu’exercée par le souverain comme 

sa volonté privée.  



    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 284 

 

Peut-être que c’est cette même tyrannie de la foule que critiquait Platon dans le Gorgias 

quand il s’en prenait à la démocratie athénienne. Il est donc aisé de comprendre, que pour éviter 

le despotisme, la séparation des pouvoirs est un principe indispensable.  

      L’autre principe fondamental de la démocratie, c’est celui de l’égalité entre les citoyens. 

Il conditionne tout le reste, en ce qui concerne leur liberté et leurs droits au sein de la société. 

De tout temps, de l’Antiquité à aujourd’hui, c’est le principe de l’égalité entre les citoyens, au 

sein d’un État, qui leur assure tous les autres droits, qu’ils soient politiques ou juridiques. Une 

fois que nous nous reconnaissons, entre citoyens, comme des personnes ayant les mêmes droits 

et les mêmes devoirs, il n’y a plus de raison pour que certains s’estiment plus en droit de 

gouverner que les autres. Dans ce type de rapports, la course au pouvoir, qui ferait l’objet des 

conflits armés avec leurs corollaires de victimes dans d’autres circonstances, est réglée de façon 

pacifique. Car, chaque citoyen, ayant le droit de se présenter aux élections afin d’occuper tous 

les postes politiques de son choix, étant en même temps éligible et électeur, obéit aux règles de 

la concurrence pour la conquête du pouvoir déjà définies par la loi et applicables à tous sans 

discrimination. Le principe de l’égalité, entre les citoyens, pacifie donc la société en pacifiant 

l’espace politique qui devient une sorte de compétition conviviale, entre des hommes, devenus 

frères par le fait d’appartenir à la même citoyenneté. 

       En plus de cette égalité entre les citoyens, la démocratie, telle que pratiquée aujourd’hui, 

reconnaît le principe d’égalité entre tous les hommes, en dehors des droits civiques et politiques, 

à travers les droits de l’homme et la protection des libertés humaines, quel que soit le pays 

d’accueil ou le pays d’origine. Seule dans la démocratie, l’État s’engage, de manière formelle, 

à travers la Constitution et tous les autres textes, à respecter les droits humains fondamentaux, 

les libertés et l’égalité entre les citoyens. 

       On peut dire qu’un État est dit démocratique quand il remplit les conditions suivantes : 

l’engagement de respecter les libertés humaines, les droits humains et citoyens, notamment le 

principe de l’égalité en droits et en devoirs des citoyens ; l’organisation libre et transparente des 



    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 285 

 

élections ; la séparation des pouvoirs et éventuellement la redistribution des richesses par la 

réduction de l’écart qui existe entre les très riches et les très pauvres.  

       Toute société, qui se veut être gouvernée démocratiquement, doit avoir un minimum de 

consensus. A cet effet, Schumpeter (1974, p. 409) affirme : 

L’on ne saurait s’attendre à voir la démocratie fonctionner dans des conditions satisfaisantes, à 

moins que, dans chaque classe, la majorité des citoyens ne soit résolue à se plier aux règles du 

jeu démocratique, ce qui, à son tour, suppose que ces citoyens soient substantiellement d’accord 

sur les bases de leur structure institutionnelle.  

Voici le genre d’esprit qui doit prévaloir dans toute société démocratique. 

Conclusion 

     Bien sûr qu’il est nécessaire, par exemple, qu’il y ait une différence dans la gestion 

administrative d’un État très vaste par rapport à un État plus petit, entre un pays montagneux et 

un pays forestier, entre un pays désertique et un pays bien arrosé comme l’Amazonie. Mais, ce 

ne sont là que des cas pratiques auxquels des lois toutes particulières peuvent trouver des 

réponses. Quant à ceux qui disent que la démocratie doit s’adapter aux réalités africaines, on 

est tenté de se demander quelles sont-elles réellement ? S’il s’agit des valeurs culturelles, il 

existe autant des cultures que des peuples. Il est donc difficile de réduire la démocratie à 

l’érection d’une culture en système de gouvernance. Il est presque impossible de réaliser un tel 

dessein. Ce qui va sauver notre unité, notre vivre-ensemble, ce sont les valeurs de tolérance, le 

respect des diversités dans toutes leurs dimensions, que nous enseigne la citoyenneté au sein de 

la démocratie. Sinon, les convictions personnelles, les aspirations personnelles resteront 

toujours différentes, souvent opposées, voir conflictuelles, si on n’accepte pas le jeu 

démocratique qui enseigne l’acceptation de la différence et qui exige de nous le respect de la 

dignité de chacun et de tous.          

       C’est pour ces raisons, que nous restons convaincus que, malgré tous les reproches, 

qu’on peut faire à la démocratie, elle reste et demeure le seul régime capable de garantir nos 

droits fondamentaux en tant qu’êtres humains et en tant que citoyens. C’est par elle et en elle 

qu’il faut trouver les remèdes aux mauvaises pratiques et aux abus des gouvernants. 

 



    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 286 

 

Références bibliographiques 

ARENDT Hannah (2005), Les Origines du Totalitarisme, Paris, Points. 

ARISTOTE (1995), La Politique, Paris, Vrin. 

BAECHLER Jean (1976), Qu’est-ce que l’idéologie, Paris, Gallimard. 

HECQUARD Maxence (2016), Les fondements philosophiques de la démocratie moderne, 

Paris, Pierre-Guillaume de Roux. 

HOBBES Thomas (1971), Le Léviathan : traiter de la matière, de la forme du pouvoir de la 

république ecclésiastique et civil, Paris, Sirey.  

KANT Emmanuel (2013), Projet de paix perpétuelle, Paris, Vrin. 

MACHIAVEL Nicolas (2007), Le Prince, Paris, Folio. 

MARX Karl (1966), Manifeste du parti communiste, Paris, Éditions sociales  

PLATON (2002), La République, G F Flammarion. 

PLATON (1966), La République, Paris, G F Flammarion. 

PLATON (2007), Gorgias, Paris, G F Flammarion. 

ROUSSEAU Jean-Jacques (2001), Du Contrat social, Paris, GF Flammarion. 

SCHUMPETER Joseph A. (1974), Capitalisme, Socialisme et Démocratie, Paris, Payot. 

THUCYDIDE (2000), Histoire de la guerre du Péloponnèse, Paris, Folio. 

TOCQUEVILLE (2010), De la Démocratie en Amérique, Paris, Flammarion. 

ÉTIENNE Balibar, IMMANUEL Wallerstein (1997), Race, nation, classe, Les identités 

ambiguës, Paris, La Découverte  

Étude réalisée par le Centre de recherche et d’action pour la paix (CERAP) et l’Institut de la 

dignité et des droits humains (CERAP/IDDH), (2020), Religions, violences et paix au Mali, 

Bamako, La Sahélienne  


